YOGA Les 5 vayus -

Les 5 Vayus
Prana vayu
A Udana vayu

Y

Samana vayu
Vimana vayu
/Apana vayu
N Abhisaran.com

Ce qui donne la vie, c'est le premier souffle. Le Yoga considere gue nous respirons
avec une énergie dynamique qui circule en nous, le prana. A travers un systeme
de nadi, les canaux énergétiques, selon 5 “vents” différents, qui gérent nos
systemes corporels. En comprenant ces vents, les vayus, on comprend comment
cette énergie agit sur notre qualité de vie et santé et régit les diverses fonctions
du corps et de l'esprit.

Prana Vayu

Prana Vayu c'est la maniére dont I'énergie entre dans notre corps. Cette énergie
bouge du haut vers le bas. Les organes liés a Prana Vayus sont : la bouche, les
yeux, les oreilles et le nez. Ce vayu réside dans la région de notre front et d’Ajna
chakra (le troisieme ceil). L'absorption de Prana vayu c'est ce qui améne la vie
dans nos corps. Il régit la « réception » d'énergie, que ce soit la nourriture physique
solide et liquide, l'air de la respiration (inspiration) et les impressions sensorielles.
“souffle qui va vers l'intérieur” lié au coeur.

Samahna Vayu

Une fois que I'énergie rentre dans le corps, notre corps doit pouvoir la digérer afin
de pouvoir l'utiliser. En conjonction avec agni (le feu digestif), c'est Samana vayu
gui geéere ce processus de digestion : découpant le prana vayu dans les
constituants qui peuvent étre absorbés par les différentes parties de notre corps.
Cette énergie bouge d'une maniére circulaire de I'extérieur vers l'intérieur. Les
organes liés a Samana vayu sont : I'estomac, les poumons et notre cerveau. Ce
vayu réside dans notre Manipura chakra (chakra de nombril). Il est responsable
de l'assimilation a tous les niveaux: digestion des aliments, absorption de l'oxygéne,
assimilation intellectuelle, émotionnelle, sensorielle, ... “Le souffle qui équilibre”



Vyana Vayu

La digestion faite, I'énergie doit étre envoyée aux diverses parties de notre corps.
C'est Vyana vayu qui gére cette fonction. Vyana bouge d'une maniére circulaire de
l'intérieur vers l'extérieur. Les parties de corps liées a Vyana vayu sont notre sang
et notre systéme nerveux. Ce vayu réside au niveau de nos poumons et
d'’Anahata chakra (chakra du coeur). « le souffle qui se répand ou sort », Il
gouverne la circulation a tous les niveaux: aliments, eau, oxygene, circulation des
émotions et des pensées, .. Vyana transmet la force et le mouvement. En cela, il
assiste les autres Vayus dans leurs fonctions.

Udana Vayu

Nous n'utilisons pas I'’énergie que pour survivre. Nous agissons. Nous réfléchissons
et nous parlons. Ces fonctions de notre conscience sont gérées par Udana Vayu.
C'est ce vayu qui donne le contrble de notre corps a notre esprit. || bouge de bas
vers le haut et réside au niveau de notre gorge, dans le Vishuddha chakra
(chakra de la gorge). Diaphragme, respiration, énergie créatrice. croissance
physique, station debout, parole, expression, enthousiasme, énergie positive, volonté
et évolution de la conscience. “le souffle qui monte”.

>>>> note sur le souffle dans la téte : si toujours dirigé vers l'extérieur, 'égo (ahamkara)
qui régit le “je", est un facteur limitant. Si le prana de la téte est dirigé vers l'intérieur,
alors c'est I'expérience de buddhi, l'intelligence. Notre identification au corps et aux
pensées génere le flux externe de citta nadi (prana de l'esprit), nécessaire et souvent
dominant / Reconnaitre le Soi en tant que conscience pure génére le flux interne de
citta nadi.

Apana Vayu

Nous n'utilisons pas l'intégralité de I'énergie que nous absorbons. Pareillement, le
processus de digestion ainsi que les réactions de nos cellules a I'énergie générent
diverses énergies qui doivent étre évacuées. Cette évacuation est la fonction
d'’Apana vayu, qui bouge vers le bas et vers l'extérieur. L'organe lié a cette énergie
sont nos intestins. Les selles, l'urine, I'éjaculation mais également donner
naissance a un enfant sont tous des fonctions d’Apana. Cette énergie réside dans
notre Muladhara chakra (chakra racine), méme si Svaddhishthana chakra
(chakra sacré) est également utilisé. Sur le plan psychique, il régit I'élimination des
expériences négatives. “le souffle qui se dissipe”

Un déséquilibre ou un blocage dans un de ces 5 vayus causent les problemes de
santé dans notre corps. Un début de Yoga est d'assurer que ces 5 vayus
fonctionnent comme il faut.

Pratique de Yoga : ces savoirs sont théoriques et relativement conceptuels, ne
pouvant se substituer a la pratique, au ressenti et I'appropriation personnelle.
Utilisez I'exploration des vayus comme trame d'observation des sensations dans
votre pratique physique et méditative.



